
151

Ulrich Ruh

Innerkirchlicher Protest –  
sinnlos oder notwendig?

◆  Kirchengeschichte ist Konfliktgeschichte, innerkirchliche Protestbewe-
gungen hat es immer wieder gegeben, sie sind ein unvermeidlicher Bestand-
teil von (notwendigen) Veränderungsprozessen. Ulrich Ruh, Chefredakteur 
der Herder Korrespondenz, macht dies an historischen Beispielen deutlich 
und skizziert die vielfältigen Initiativen vergangener Jahrzehnte, die eine 
umfassende Reform der Kirche verlang(t)en, in ihrem Kontext. Die zahlrei-
chen gegenwärtigen Protestbewegungen sind „Bestandteile der verschiede-
nen Phasen und Spielarten der Auseinandersetzung um die Umsetzung des 
Zweiten Vatikanums“, ihre Wurzeln sieht der Autor darin, dass das Konzil 
keine wirklich grundlegenden strukturellen Änderungen implementieren 
konnte. (Redaktion)

ThPQ 160 (2012) 151–158

Kirchengeschichte war und ist immer auch 
Konfliktgeschichte. Das ist nicht schwer zu 
belegen: Man denke etwa an den Konflikt 
um die hochmittelalterlichen Armutsbe-
wegungen und ihre kirchliche Integration, 
an den spätmittelalterlichen Streit um 
Konzil oder Papst als höchste kirchliche 
Autorität oder an die reformatorischen 
Bewegungen des 16. Jahrhunderts, die zur 
Spaltung der abendländischen Christen-
heit in verschiedene Konfessionen führten.

Auch der Typ von innerkirchlichen 
Protestbewegungen, von dem hier die 
Rede sein soll, hat seinen spezifischen his-
torischen Ort. Er gehört nämlich in die 
Geschichte der katholischen Kirche seit 
dem 19. Jahrhundert, die gekennzeichnet 
ist einerseits durch eine Neuformierung 
von Kirche als Institution und von Katho-
lizismus als Lebenswirklichkeit in Reak-
tion auf die sich immer stärker ausbreiten-
de Moderne. Andererseits ist sie geprägt 
durch die Auseinandersetzungen um die 
Ablösung dieses Modells durch eine ver-
änderte Art des Kirche- und Katholisch-

Seins. Diese Phase der Kirchengeschichte 
ist auch am Anfang des 21. Jahrhunderts 
noch nicht abgeschlossen.

Eine entscheidende Zäsur innerhalb 
dieser Entwicklung wird durch das Zwei-
te Vatikanische Konzil markiert. Vor dem 
Konzil gab es innerhalb einer römisch-ka-
tholischen Kirche, die sich gedanklich wie 
strukturell als festes, geschlossenes Bollwerk 
angesichts vielfältiger ideologischer und le-
benspraktischer Bedrohungen sah, etliche 
Bewegungen, denen es um eine „Schleifung 
der Bastionen“, eine Öffnung zu den „An-
deren“ und gleichzeitig um ein neues Ver-
hältnis zur eigenen Tradition zu tun war. 
Weder die Anfänge des katholischen Öku-
menismus noch die Bemühungen um eine 
Überwindung der Neuscholastik waren al-
lerdings öffentlichkeitswirksame Protestbe-
wegungen. Vielmehr fanden sie sozusagen 
im Untergrund statt, bedroht immer von 
kirchenoffiziellen Verboten.

Das Konzil sorgte dann insofern für 
neue Bedingungen, als vieles von dem, 
was zuvor meist inkriminiertes Anliegen 



152

1	 Nr. 44 von „Gaudium et spes“ ist ausdrücklich betitelt: „Die Hilfe, welche die Kirche von der 
heutigen Welt erfährt“.

Ruh / Innerkirchlicher Protest – sinnlos oder notwendig?

einzelner Vordenker oder entsprechender 
Gruppen war, in die offiziellen Dokumente 
Einzug hielt. So öffnete sich die römisch-
katholische Kirche der ökumenischen Be-
wegung und dem Gespräch mit den nicht-
christlichen Religionen. Sie erkannte durch 
die Erklärung über die Religionsfreiheit 
das moderne Menschenrechtsethos an und 
setzte die Heilige Schrift als maßgebliche 
Quelle für den eigenen Glauben in neuer 
Weise ins Recht. In der Pastoralkonstitu-
tion „Gaudium et spes“ erklärte sie sich 
mit den Errungenschaften der wirtschaft-
lichen, wissenschaftlich-technischen und 
kulturellen Moderne grundsätzlich so-
lidarisch und bekannte sich sogar dazu, 
von diesen manches lernen zu können.1 
An ihrem strukturellen Gefüge nahm sie 
durch das Zweite Vatikanum zwar gewisse 
Akzentverschiebungen (Aufwertung des 
Bischofskollegiums einesteils, der gläubi-
gen Laien andernteils) vor, allerdings keine 
grundlegenden Änderungen.

Damit war der Streit um die Reichwei-
te und die Konsequenzen der Grundop-
tionen des Zweiten Vatikanischen Konzils 
schon vorprogrammiert. Er wird seither 
unter den Stichworten Tradition und Re-
form in vielen Varianten ausgetragen. Die 
innerkirchlichen Protestbewegungen sind 
insofern ein typisch nachkonziliares Phä-
nomen, sie sind Bestandteile der verschie-
denen Phasen und Spielarten der Ausei-
nandersetzungen um die Umsetzung des 
Zweiten Vatikanums.

In diesen Zusammenhang gehörte be-
ziehungsweise gehört im Übrigen auch die 
Traditionalistenbewegung mit ihrer inzwi-
schen verstorbenen Leitfigur Erzbischof 
Marcel Lefebvre: Sie ist eine Protestbe-
wegung besonderer Art, insofern sie ent-
scheidende Neuorientierungen des Konzils 

(Ökumene, Religionsdialog, Religionsfrei-
heit, bischöfliche Kollegialität, Liturgie-
refom) unter Berufung auf eine angeblich 
unveränderliche Tradition der Kirche ab-
lehnt. Organisiert in Form der seiner-
zeit von Erzbischof Lefebvre gegründeten 
„Pius-Bruderschaft“, hat sie ihren europäi-
schen Schwerpunkt innerhalb bestimmter 
Milieus des französischen Katholizismus. 
Dieses Faktum verweist darauf, dass die 
kirchliche Entwicklung der Nachkonzils-
zeit in den europäischen Ländern recht 
unterschiedlich verlaufen ist, was wieder-
um mit ihrer jeweiligen kirchlich-konfes-
sionellen Prägung und der entsprechenden 
Vorgeschichte zusammenhängt, durchaus 
aber auch mit den politischen Verhältnis-
sen.

So konnten nachkonziliare Protestbe
wegungen nur in Ländern entstehen, in 
denen sich die Kirche insgesamt frei ent-
falten konnte, keinen politisch-ideologi-
schen Beschränkungen im Rahmen ihres 
Wirkens ausgesetzt war. In jenem Teil 
Europas, der zur Zeit des Zweiten Vatika-
nischen Konzils und in den ersten Jahr-
zehnten danach unter kommunistischer 
Herrschaft stand, war nicht nur die Umset-
zung des Konzils unter mehr oder weniger 
großen Schwierigkeiten möglich, sondern 
es fehlten dementsprechend auch die An-
satzpunkte für innerkirchliche Konflikte 
und damit auch für Protestbewegungen. 
Nach der Wende von 1989/90 wiederum 
hatte die Kirche in den postkommunisti-
schen Ländern primär damit zu kämpfen, 
sich in den grundlegend veränderten poli-
tisch-kulturellen Verhältnissen zurechtzu-
finden und die neuen Möglichkeiten der 
öffentlichen Präsenz zu erproben – erneut 
keine günstigen Voraussetzungen für in-
nerkirchliche Protestbewegungen.



153

2	 Auf differenzierte Art und Weise behandelt Klaus Schatz die Frage, wenn er in seinem Blick auf 
die Nachkonzilszeit als einen Faktor die „Kulturrevolution“ Ende der sechziger Jahre erwähnt, 
in deren Sog zu einem guten Teil die Rezeption der konziliaren Impulse „in großen Teilen der 
jüngeren Generation, vor allem auch des jüngeren Klerus“ gestanden habe (Zwischen Säkula-
risation und Zweitem Vatikanum. Der Weg des deutschen Katholizismus im 19. und 20. Jahr-
hundert, Frankfurt 1986, 319).

Ruh / Innerkirchlicher Protest – sinnlos oder notwendig?

Darüber hinaus spielten sich die in-
nerkirchlichen Kontroversen der unmit-
telbaren Nachkonzilszeit im freien Europa 
in einem Umfeld ab, das von heftigen ge-
sellschaftlichen Eruptionen geprägt war. 
Hierfür steht die Kurzformel „68er-Be-
wegung“. Es war die Zeit der Studenten-
proteste in Frankreich, Deutschland und 
Italien, die teilweise zu Zerreißproben für 
das politische System wurden. Bestimm-
te Mentalitäten, Stile und Aktionsformen 
des damaligen Protests wirkten sich, nicht 
zuletzt durch die Jugendverbände und 
die Hochschulgemeinden, auch im inner-
kirchlichen Bereich aus. Seinerzeit verban-
den sich teilweise politische Forderungen 
nach mehr Partizipation oder Herrschafts-
freiheit zwanglos mit solchen nach inner-
kirchlicher Mitsprache, versuchte man, 
gesellschaftskritische Ansätze auch gegen-
über dem kirchlichen System in Anschlag 
zu bringen. Allerdings wäre es kurzsichtig, 
die kirchlichen Krisenerscheinungen der 
unmittelbaren Nachkonzilsjahre mit dem 
Einbruch der „68er-Ideologie“ in das kirch-
liche Gefüge und damit als Überfremdung 
des Glaubens erklären zu wollen, wie dies 
in manchen Diagnosen2 versucht wird.

Nicht nur die politisch-ideologische, 
sondern auch die konfessionelle Konstel-
lation wirkte sich bezüglich Art und In-
tensität des kirchlichen Protests nach dem 
Zweiten Vatikanischen Konzil aus. Nicht 
besonders intensiv wurde der Streit um das 
Konzil und seine Umsetzung in Ländern 
des freien Europa ausgetragen, in denen 
die Katholiken deutlich in der Minderheit 
gegenüber anderen christlichen Kirchen 

sind, also etwa in England. Offensichtlich 
hatte hier die Sorge um den Zusammen-
halt der eigenen konfessionellen Gruppe 
Priorität. Ebensowenig gab es deutlichere 
Auseinandersetzungen um das Konzil in 
einigen homogen katholischen Ländern, 
nicht zuletzt in Italien.

In Spanien und Portugal wiederum 
überlagerten sich die Fragen der Konzils-
umsetzung mit den Problemen für die Kir-
che in der Spätphase autoritärer Regime.

Für den Gegentyp intensiver Konzils-
rezeption mit entsprechenden Konflikten 
stehen Länder wie die Niederlande und 
die Bundesrepublik Deutschland mit ihrer 
Prägung durch zwei etwa gleich große ka-
tholische und protestantische Flügel. Aber 
auch ein Land wie Frankreich, dessen 
insgesamt dominierender Katholizismus 
schon vor dem Konzil stark zwischen „lin-
ken“ wie „rechten“ Strömungen polarisiert 
war und unter den Bedingungen einer 
strikten Staat-Kirche-Trennung stand, 
steht für eine durchdringende Auseinan-
dersetzung mit dem Konzil.

Auch das Stichwort „Synode“ darf in 
diesem Zusammenhang nicht fehlen: Es 
gab nach dem Zweiten Vatikanum in den 
Niederlanden und in der Bundesrepublik 
Deutschland, aber auch in Österreich und 
in der Schweiz landesweite Synoden be-
ziehungsweise parallele Synoden in den 
einzelnen Bistümern (Schweiz; auch in 
Österreich). Den Anfang machte 1966 bis 
1970 das niederländische „Pastoralkonzil“, 
das in der Folge auch über die eigenen Lan-
desgrenzen hinaus für Furore sorgte. Insge-
samt hatten die nationalen Synoden – unter 



154 Ruh / Innerkirchlicher Protest – sinnlos oder notwendig?

Beteiligung der verschiedenen Gruppen 
innerhalb der Kirche (Bischöfe, Priester, 
Ordensleute, Laien) – zum Ziel, die Wei-
chenstellungen des Zweiten Vatikanischen 
Konzils für die jeweilige Situation fruchtbar 
zu machen. Dabei kamen Verständnis und 
Rolle des kirchlichen Amtes ebenso zur 
Sprache wie die Möglichkeiten und Schwie-
rigkeiten der Glaubensverkündigung und 
des gesellschaftlichen Zeugnisses, nicht zu-
letzt auch theologische und praktisch-pas-
torale Probleme der Ökumene.

Im Rahmen der nachkonziliaren Syno-
den wurde offen und kontrovers diskutiert 
sowie intensiv um gemeinsame Antworten 
auf die anstehenden Herausforderungen 
für die Kirche gerungen. Es wurden auch 
etliche respektable Ergebnistexte verab-
schiedet. Allerdings stieß man an Grenzen, 
wo gesamtkirchliche Aspekte berührt und 
entsprechende Voten von den römischen 
Instanzen, an die sie gerichtet waren, zu-
rückgewiesen wurden. So trugen die Syn-
oden wesentlich dazu bei, innerkirchliches 
Protestpotenzial im guten Sinn zu kanali-
sieren und konstruktiv zu verarbeiten. Sie 
konnten die Konfliktlagen jedoch nicht 
nachhaltig entschärfen, da diese letztlich 
mit ungelösten Struktur- und Autoritäts-
problemen in der katholischen Kirche nach 
der Zäsur des Konzils zu tun haben. Auf 
diesem Hintergrund möchte ich die Frage 
nach Sinn und Grenzen des innerkirchli-
chen Protests am Beispiel der Niederlan-
de einerseits und des deutschsprachigen 
Raums andererseits veranschaulichen, um 
daran einige knappe allgemeine Schluss-
folgerungen anzuschließen.

1	 Sinn und Grenzen des inner­
kirchlichen Protests

Im Mai 1985 besuchte Johannes Paul II. 
das einzige Mal in seiner langen Amts-

zeit die Niederlande. Damit verbunden 
waren ebenso Besuche in Belgien und 
Luxemburg. Kurz vor diesem Besuch gab 
es in Den Haag am 8. Mai eine Großver-
anstaltung mit dem programmatischen 
Titel „Das andere Gesicht der Kirche“, 
organisiert von der „Plattform Initiative 
Papstbesuch“, zu der sich etwa 80 Gruppen 
und Einrichtungen zusammengeschlossen 
hatten. Diese Veranstaltung wurde zur Ge-
burtsstunde einer innerkirchlichen Pro-
testbewegung, die sich den Namen „Ach-
ter-Mai-Bewegung“ gab.

Um diese Bewegung einordnen zu 
können, ist ein Blick in die vorausgegan-
genen Jahrzehnte der Entwicklung des nie-
derländischen Katholizismus notwendig. 
Die katholische Kirche in den Niederlan-
den hatte sich in atemberaubendem Tem-
po verändert: Von einer in Frömmigkeit 
und Theologie sehr „römisch“ geprägten 
Kirche, die seit dem 19. Jahrhundert in-
nerhalb der niederländischen Gesellschaft 
eine der großen „Säulen“ mit einem eng-
maschigen Netz von katholischen Vereini-
gungen aller Art bildete, war sie nach dem 
Konzil sehr schnell zu einem Experimen-
tierfeld in Sachen Glaubensunterweisung, 
Gottesdienst, Amtspraxis, Ordensleben 
und Ökumene geworden. Man denke nur 
an den berühmt gewordenen „Niederlän-
dischen Katechismus“!

Das hatte wiederum zu erheblichen 
Spannungen mit Rom geführt, wo man 
einen zweiten „Abfall der Niederlande“ 
und ansteckende Wirkungen des nieder-
ländischen Großexperiments auf andere 
europäische Ortskirchen fürchtete. Papst 
und Kurie versuchten zunächst durch die 
Ernennung romtreuer Bischöfe gegen-
zusteuern, verschärften aber dadurch die 
Polarisierung weiter. Schließlich griff man 
zum ungewöhnlichen Mittel einer Sonder-
versammlung der Bischofssynode für die 
Niederlande, die Anfang 1980 im Vatikan 



155

3	 Abschlussdokument der Arbeiten der Sondersynode der niederländischen Bischöfe (31. Januar 
1980), Nr. 34; vgl. http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1980/january/in-
dex_ge.htm (Stand: 24.02.2012).

4	 Ebd.

Ruh / Innerkirchlicher Protest – sinnlos oder notwendig?

stattfand. Auf dieser Synode mussten sich 
die niederländischen Bischöfe in den um-
strittenen Punkten dazu verpflichten, ver-
meintliche Missbräuche abzustellen und 
sich künftig an römische Vorgaben zu hal-
ten. Zum Thema Protestbewegungen ist im 
Ergebnisdokument der Sondersynode zu 
lesen: „Hinsichtlich der kritischen Gruppen 
stellt die Synode fest, daß diese zuweilen 
einen allzu starken Druck auf das Leben der 
Kirche ausüben, wobei nicht zu übersehen 
ist, daß sie auch Priester und Ordensleute 
mit einschließen.“3 Aber es heißt auch: „Die 
Bischöfe erkennen an, daß die Kritiken zum 
Teil begründet sind und zuweilen angemes-
sene Wünsche und brauchbare Anregun-
gen für die Seelsorge beinhalten.“4 

Der Besuch Johannes Pauls II., der 
weit weniger Menschen mobilisierte als 
Papstbesuche in anderen europäischen 
Ländern und ein insgesamt zurückhaltend-
kritisches Medienecho fand, brachte keine 
Befriedung der innerkirchlichen Ausei-
nandersetzungen. Als Folge der „Achter-
Mai-Bewegung“ entstand mit „Kontakt 
Römische Katholiken“ eine Art Gegen-
bewegung konservativer Katholiken, die 
jedoch auch nur begrenzten Zuspruch er-
fuhr. Langsam kam es zu einer Entspan-
nung zwischen den Fronten, nicht zuletzt 
im Blick darauf, dass der niederländische 
Katholizismus insgesamt an Ausstrah-
lungskraft und gesellschaftlicher Präsenz 
eingebüßt hatte. Auch die Bischöfe bemüh-
ten sich durch Kontakte zu beiden Lagern 
um eine Entkrampfung der Konfliktlage.

Ende 2003 löste sich die „Achter-
Mai-Bewegung“ auf eigenen Entschluss 
hin auf. Dem waren Diskussionen inner-
halb der Bewegung über ihren Sinn und 

Zweck vorausgegangen; Kritiker sprachen 
von „geistiger Inzucht“ und von der Frus-
tration, immer zu den gleichen Leuten zu 
reden. Tatsächlich fehlten bei den jährli-
chen Treffen der „Achter-Mai-Bewegung“ 
immer mehr die jüngeren Teilnehmer; die 
Protestgeneration der bewegten Nachkon-
zilszeit kam zunehmend in die Jahre.

Der niederländische Katholizismus 
macht längst nicht mehr durch kreative Auf-
brüche oder heftige innerkirchliche Kon-
flikte Schlagzeilen. Die Katholiken bilden 
zwar nach wie vor die mit Abstand stärkste 
religiöse Gruppe in den Niederlanden; die 
Beteiligung am kirchlichen Leben ist aller-
dings weiter zurückgegangen. Gleichzeitig 
findet in der insgesamt sehr säkularen nie-
derländischen Gesellschaft der Faktor Re-
ligion stärkere Beachtung und wird mehr 
diskutiert als früher, nicht zuletzt aufgrund 
des gestiegenen Gewichts der muslimischen 
Bevölkerungsgruppe. Daran wird deutlich: 
Innerkirchlicher Protest kann nie losgelöst 
vom gesamtgesellschaftlich-religiösen Um-
feld betrachtet werden; er ist – so paradox 
das zunächst klingt – nie nur ein rein inner-
kirchliches Phänomen.

Den Reiz der Avantgarde hatte der 
niederländische Katholizismus der Nach-
konzilszeit; Theologen wie Edward Schille-
beeckx (auch er sprach bei der Veranstal-
tung „Das andere Gesicht der Kirche“ am 
8. Mai 1985) trugen ebenso ihren Teil dazu 
bei wie geistliche Dichter – etwa Huub 
Oosterhuis. Gleichzeitig musste dieser für 
diese Avantgardefunktion aber auch einen 
hohen Preis zahlen, nicht zuletzt durch 
den radikalen Bruch mit der früheren Ge-
stalt von Kirche und Katholizismus, der 
mit ihr einherging.



156 Ruh / Innerkirchlicher Protest – sinnlos oder notwendig?

Weiterführende Literatur:
„Wir sind Kirche“. Das Kirchenvolks- Be-
gehren in der Diskussion, Freiburg i. Br. 
1995 (Sammlung von kurzen Beiträgen aus 
Anlass des Kirchenvolksbegehrens in Ös-
terreich und Deutschland);
Sabine Demel / Hanspeter Heinz / Chris-
tian Pöpperl: „Löscht den Geist nicht aus“. 
Synodale Prozesse in deutschen Diözesen, 
Freiburg i. Br. 2005. (Analyse der synoda-
len Folgeveranstaltungen der Würzburger 
Synode);
Judith Könemann / Thomas Schüller (Hg.): 
Das Memorandum. Die Positionen im Für 
und Wider, Freiburg i. Br. 2011 (Diskus-
sionsband zum „Theologenmemorandum“ 
von 2011).

Einen vergleichbar tiefen Bruch er-
lebte die katholische Kirche im deutschen 
Sprachraum durch das Konzil nicht. In 
Deutschland gab es nicht zuletzt die lan-
ge Tradition eines relativ selbstständigen 
Laienkatholizismus. Sein Spitzenorgan, das 
„Zentralkomitee der deutschen Katholiken“,  
veränderte zwar seine Zusammensetzung 
nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil, 
war aber gleichzeitig ein Element der Konti-
nuität. Die vom Zentralkomitee in regelmä-
ßigem Abstand veranstalteten „Deutschen 
Katholikentage“ erwiesen sich als flexi-
bel genug, um den Veränderungen in der 
kirchlichen Großwetterlage ein Forum zu 
bieten. Dass man dabei allerdings an Gren-
zen stieß, zeigte der eine Zeit lang parallel 
veranstaltete „Katholikentag von unten“.

Die innerkirchliche Protestwelle als 
Reaktion auf die Veröffentlichung der En-
zyklika „Humanae vitae“ Pauls VI. kulmi-
nierte in Deutschland jedenfalls auf dem 
Essener Katholikentag von 1968. Nicht 
zuletzt in Folge der verbreiteten Unruhe 

auch in kirchlichen Kernschichten ver-
ständigte man sich dann relativ schnell 
auf die Abhaltung der „Gemeinsamen Sy-
node der Bistümer in der Bundesrepub-
lik Deutschland“, nach ihrem Tagungsort 
meist als „Würzburger Synode“ bezeichnet. 
Bei dieser Synode, die zwischen 1971 und 
1975 tagte, waren alle großen Gruppen in-
nerhalb der Kirche durch Repräsentanten 
vertreten, die deutschen Bischöfen waren 
„normale“ Synodenmitglieder. Die Syno-
denbeschlüsse mussten von ihnen jedoch 
für ihre jeweiligen Diözesen formell in 
Kraft gesetzt werden.

Dass sich nach einigen innerkirchlich 
verhältnismäßig ruhigen Jahren im deut-
schen Sprachraum die nächste Protestwelle 
als Theologenprotest artikulierte, ist kein 
Zufall: Die wissenschaftliche Theologie hat 
in Deutschland wie auch in Österreich auf-
grund ihrer Präsenz an staatlichen Univer-
sitäten eine traditionell starke Stellung und 
ein entsprechendes Eigengewicht. Aufgrund 
dieser Gegebenheit musste es angesichts der 
sehr selbstbewussten Ausübung des päpstli-
chen Lehramts durch den seit Oktober 1978 
amtierenden Papst Johannes Paul II. und 
dem damit verbundenen Anspruch gegen-
über der Theologie bei entsprechendem 
Anlass zu Kollisionen kommen.

Anlass für die „Kölner Erklärung“ 
vom Jänner 1989 waren dann auch der rö-
mische Umgang mit dem „Nihil obstat“ für 
Theologieprofessoren und der übersteiger-
te lehramtliche Anspruch in päpstlichen 
Äußerungen zum Reizthema Geburten-
regelung. Dazu kamen noch umstrittene 
Bischofsernennungen durch Johannes 
Paul II., die in verschiedenen Ländern 
gegen den Widerstand der Ortskirchen 
erfolgt waren. Die Theologen begründeten 
ihren Protest mit ihrer Pflicht, „öffentlich 
Kritik zu üben, wenn das kirchliche Amt 
seine Macht falsch gebraucht, so dass es in 



157

5	 Wider die Entmündigung – für eine offene Katholizität. Kölner Erklärung katholischer Theo-
logieprofessorinnen und Theologieprofessoren vom Dreikönigsfest 6.1.1989, 4; http://www.wir-
sind-kirche.de/files/90_kölnerkl.pdf (Stand: 24.02.2012).

6	 http://www.memorandum-freiheit.de/ (Stand 24.02.2012).

Ruh / Innerkirchlicher Protest – sinnlos oder notwendig?

Widerspruch zu seinen Zielen gerät, die 
Schritte zur Ökumene gefährdet und die 
Öffnung des Konzils zurücknimmt.“5.

Schon wenige Jahre nach der „Kölner 
Erklärung“ kam es zuerst in Österreich und 
dann auch in Deutschland zum „Kirchen-
volks-Begehren“, das wesentlich weitere 
Kreise zog und auch von vornherein nicht 
als Protestaktion einer einzelnen Gruppe 
angelegt war. In Österreich wurden rund 
eine halbe Million Unterschriften für das 
„Kirchenvolks-Begehren“ gesammelt, was 
etwa acht Prozent der Katholiken im Land 
entspricht; in Deutschland unterschrieben 
etwa 1,5 Millionen Katholiken den ent-
sprechenden Text. Dass in Österreich eine 
weit stärkere Mobilisierung gelang, hat da-
mit zu tun, dass Vorgänge um österreichi-
sche Bischöfe der unmittelbare Auslöser 
waren, nicht zuletzt der „Fall Groër“. In 
Deutschland fehlte ein entsprechend aktu-
eller Ansatzpunkt für den Protest. Die For-
derungen des „Kirchenvolks-Begehrens“ 
sind alles andere als überraschend, viel-
mehr nehmen sie Gravamina auf, die seit 
der Zäsur Zweites Vatikanum jedenfalls 
vielerorts in Europa geläufig sind, von der 
Mitsprache der Ortskirchen bei Bischofs-
ernennungen über die Abschaffung des 
Pflichtzölibats bis hin zu Veränderungen 
in der katholischen Sexualmoral, etwa in 
der Bewertung von Homosexualität.

Das „Missbrauchsjahr“ 2010 führte im 
deutschsprachigen Raum ebenso zu einer 
Protestreaktion, und zwar wieder in Form 
einer Erklärung von Theologen. Das „Me-
morandum“, mit dem sich über Universi-
tätstheologen hinaus auch Pfarrer und Re-
ligionslehrer solidarisierten, bezieht sich 

ausdrücklich auf den von den deutschen 
Bischöfen bei ihrer Herbstvollversamm-
lung 2010 ins Leben gerufenen Dialogpro-
zess und fordert die Kirche dazu auf, ver-
knöcherte Strukturen aufzubrechen, um 
„neue Lebenskraft und Glaubwürdigkeit 
zurück zu gewinnen“6. In der Diskussion 
um das Memorandum wurde bezeich-
nender Weise nicht selten angemerkt, die 
Theologen hätten es in ihrem Text unter-
lassen, die doch eigentlich brennende 
„Gotteskrise“ anzusprechen und damit das 
Übel bei der Wurzel zu packen.

2	 Schlussfolgerungen

Damit ist ein springender Punkt im Zu-
sammenhang des Themas innerkirchlichen 
Protests benannt: Auch das Zweite Vatika-
nische Konzil hat keines seiner Dokumente 
ausdrücklich der Gottesfrage im Horizont 
der Moderne gewidmet, obwohl die ent-
sprechende Herausforderung schon seiner-
zeit durchaus bestand. Es hat sich vielmehr 
auf die Kirche „ad intra“ wie „ad extra“ 
konzentriert, da es hier besonders dring-
lichen Handlungsbedarf gab. Obwohl ein-
drucksvolle religiöse Großinstitution, hatte 
sich die römisch-katholische Kirche gleich-
zeitig durch ein verengtes Verständnis von 
Tradition und Identität in eine Sackgasse 
manövriert. Zumindest ansatzweise hat das 
Konzil in mancher Hinsicht diese Sackgas-
se geöffnet und die Kirche damit dem Risi-
ko kontroverser Debatten ausgesetzt.

Innerkirchliche Protestbewegungen 
waren und sind grundsätzlich ein unver-
meidlicher Bestandteil dieses Verände-



158 Ruh / Innerkirchlicher Protest – sinnlos oder notwendig?

rungsprozesses. Es gibt für sie kein ein für 
allemal festgelegtes Regelwerk; sie greifen 
legitimer Weise auf Methoden zurück, die 
in der demokratischen Protestkultur der 
Gegenwart gebräuchlich sind. Der inner-
kirchliche Protest ist ein Zeichen von Le-
bendigkeit einer vielgestaltigen Kirche und 
muss im Übrigen nicht folgenlos sein: So 
hat die „Kölner Erklärung“ zur Einrich-
tung der regelmäßigen „Mainzer Gesprä-
che“ zwischen Theologen und Bischöfen 
des deutschsprachigen Raums geführt. 
Protest sollte den in der Kirche Verant-
wortlichen also zu denken geben; er er-
setzt allerdings nicht geregelte Wege der 
Entscheidungsfindung. Das bevorstehende 

Konzilsjubiläum könnte ein guter Anlass 
dafür sein, eine ehrliche Bilanz innerkirch-
licher Protestbewegungen in der Zeit seit 
dem Zweiten Vatikanum zu ziehen.

Der Autor: Dr. Ulrich Ruh, Jahrgang 1950; 
1974–1979 Assistent bei Karl Lehmann; seit 
1979 in der Redaktion der Herder Korres-
pondenz; seit 1991 deren Chefredakteur. 
Veröffentlichungen: Handwörterbuch re-
ligiöser Gegenwartsfragen, Freiburg i. Br. 
1986; Religion und Kirche in der Bundes-
republik Deutschland, München 1990; Der 
Weltkatechismus, Freiburg 1993; Das Jesus-
buch des Papstes, Freiburg i. Br. 2008.




